
Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1041 

 

KEARIFAN LOKAL TIGO TUNGKU SAJARANGAN DALAM 

PENYELESAIAN KONFLIK TANAH ULAYAT (STUDI KASUS DI 

NAGARI BATAHAN KABUPATEN PASAMAN BARAT)  

 

M. Rasyid Rido Nasution1*, Hadiyanto A. Rachim2, Fadhil Nurdin3 , Hery 

Wibowo4 
1,2,3,4Universitas Padjadjaran, Bandung, Indonesia 
Email Korespondensi: rasyidrido07@gmail.com 

 

 

ABSTRAK 

 
Penelitian ini mengkaji peran kearifan lokal dalam penyelesaian konflik tanah ulayat di Nagari Batahan, 

Kabupaten Pasaman Barat, Sumatera Barat, dengan fokus pada filosofi Tigo Tungku Sajarangan. Filosofi 

ini melibatkan tiga elemen utama tokoh adat, pemerintah, dan masyarakat yang bekerja sama untuk 

mencapai solusi adil dalam sengketa hak ulayat. Penelitian ini bertujuan untuk memahami kontribusi Tigo 

Tungku Sajarangan dalam menyelesaikan konflik tanah dan memperkaya teori konflik sosial dalam 

konteks masyarakat adat. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus, wawancara 

mendalam dilakukan dengan tokoh adat, pemerintah nagari, dan masyarakat adat untuk mengidentifikasi 

praktik-praktik adat yang mendukung penyelesaian konflik. Temuan penelitian menunjukkan bahwa Tigo 

Tungku Sajarangan tidak hanya sebagai alat penyelesaian sengketa, tetapi juga sebagai sarana 

memperkuat kohesi sosial, meningkatkan rasa keadilan, dan memperjelas batas hak ulayat. Secara teoritis, 

penelitian ini mengintegrasikan teori konflik sosial Lewis A. Coser, yang menyatakan bahwa konflik dapat 

memperjelas hubungan sosial dan mendukung perubahan konstruktif. Penelitian ini menyarankan 

pentingnya integrasi kearifan lokal dalam kebijakan penyelesaian konflik yang inklusif dan berkelanjutan. 

 

Kata Kunci: Kearifan Lokal, Tigo Tungku Sajarangan, Konflik, Tanah Ulayat 

 

 
ABSTRACT 

 
This research examines the role of local wisdom in resolving land conflicts in Nagari Batahan, Pasaman 

Barat Regency, West Sumatra, with a focus on the philosophy of Tigo Tungku Sajarangan. This philosophy 

involves three main elements: customary leaders, the government, and the community, working together to 

achieve a fair solution in disputes over customary land rights. The aim of this research is to understand the 

contribution of Tigo Tungku Sajarangan in resolving land conflicts and to enrich social conflict theory in 

the context of indigenous communities. Using a qualitative approach with a case study design, in-depth 

interviews were conducted with customary leaders, the village government, and indigenous community 

members to identify customary practices that support conflict resolution. The findings of the research 

indicate that Tigo Tungku Sajarangan is not only a tool for dispute resolution but also a means of 

strengthening social cohesion, enhancing a sense of justice, and clarifying the boundaries of customary 

land rights. Theoretically, this research integrates Lewis A. Coser's social conflict theory, which states that 

conflict can clarify social relationships and support constructive change. This study suggests the 

importance of integrating local wisdom into conflict resolution policies that are inclusive and sustainable. 

 

Keywords: Local Wisdom, Tigo Tungku Sajarangan, Conflict, Customary Land



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1042 

PENDAHULUAN 

 

Etnis Minangkabau, yang mendiami sebagian besar wilayah Sumatera Barat, 

terkenal dengan sistem sosial-budayanya yang unik dan mendalam, terstruktur dalam 

kerangka matrilineal yang kuat. Budaya Minangkabau dihargai karena adat istiadatnya 

yang kaya dan diwariskan turun-temurun. Salah satu pilar fundamental dalam struktur 

sosial Minangkabau adalah sistem kepemimpinan tradisional yang disebut Tigo Tungku 

Sajarangan (Nasution, 2024). Istilah ini mengandung makna simbolis yang merujuk 

pada tiga tungku yang sejajar, menggambarkan keseimbangan, sinergi, dan kerja sama 

(Sitepu, 2020). 

Tigo Tungku Sajarangan terdiri dari tiga komponen utama yang saling melengkapi 

yaitu ninik mamak (pemimpin adat), alim ulama (pemimpin agama), dan cadiak pandai 

(pemimpin intelektual). Ninik mamak bertanggung jawab atas tata kelola adat, alim 

ulama memberikan arahan spiritual dan moral, sementara cadiak pandai berfungsi 

sebagai penghubung masyarakat dengan pengetahuan serta teknologi modern (Putri, 

2020). Kolaborasi antara ketiga elemen ini menciptakan sistem kepemimpinan yang 

holistik, di mana harmoni sosial dan resolusi konflik menjadi prioritas utama, sekaligus 

mendorong kemajuan komunitas dalam menghadapi tantangan zaman (Anggraini, 

2019). 

Lebih lanjut, Azyumardi Azra menjelaskan ketiga elemen ini bekerja bersama 

untuk membangun, mengupayakan kebaikan (amar ma’ruf) dan mencegah 

kemungkaran (nahi mungkar) (Azra, 2011). Teguh menganut falsafah adat 

Minangkabau “adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah” yang sesuai dengan 

syariat agama Islam (Syatri et al, 2018).  

Perubahan sosial yang cepat seringkali menghadirkan tantangan bagi pemeliharaan 

dan pengamalan nilai-nilai tradisi dan agama di masyarakat. Dalam konteks falsafah 

Minangkabau yang menjadi landasan yang penting dalam menjaga keharmonisan dan 

keberlangsungan masyarakat. Selain itu, penting juga untuk mendorong dialog antar 

generasi dan antarbudaya untuk memperkuat pemahaman tentang pentingnya menjaga 

keseimbangan antara tradisi dan modernitas. Dengan demikian, diharapkan nilai-nilai 

adat dan agama dapat tetap relevan dan dijunjung tinggi dalam masyarakat 

Minangkabau.  

Namun, tantangan yang dihadapi oleh masyarakat Minangkabau tidak hanya 

berasal dari perubahan sosial, tetapi juga dari masalah seperti konflik tanah ulayat. Di 

Nagari Batahan, negeri urang awak, sedang menjamur kasus konflik tanah ulayat. 

Maksud dari konflik tanah ulayat ini, seperti dijelaskan oleh (Bachtiar, 2017) yaitu 

sengketa yang melibatkan hak kepemilikan tanah yang melanggar hukum adat, etika, 

moral, dan ketentuan yang berlaku dalam masyarakat adat Minangkabau. 

Syafei et al (2023) menjelaskan beberapa faktor yang mendorong terjadinya 

konflik tanah ulayat di masyarakat adat (1) ketidaksepahaman mengenai batas tanah 

ulayat yang seringkali tidak jelas atau tidak diketahui dengan baik oleh pihak-pihak yang 

terlibat. (2) Perubahan sosial dan ekonomi juga mempengaruhi cara pandang terhadap 

tanah ulayat, (3) klaim antara masyarakat adat dan pihak luar sering menambah 

ketegangan, (4) Persaingan klaim antar kelompok adat dalam wilayah yang sama sering 

menimbulkan ketidakadilan dalam pengelolaan tanah ulayat, sehingga menciptakan 

konflik. 

Berdasarkan informasi yang diperoleh melalui wawancara dengan ninik mamak 

dan masyarakat nagari, sengketa tanah ulayat di Nagari Batahan sering kali muncul 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1043 

akibat penyalahgunaan tanah ulayat yang terjadi di dalam komunitas adat itu sendiri. 

Masalah ini berakar dari ketidaksepahaman dan penyimpangan dalam pengelolaan tanah 

ulayat yang seharusnya dikelola bersama oleh masyarakat adat. Tanah ulayat yang 

semestinya menjadi milik bersama sering kali disalahgunakan atau dikuasai oleh 

individu atau kelompok tertentu, yang mengabaikan aturan adat yang berlaku. 

Penyalahgunaan ini menimbulkan ketegangan dan konflik internal yang memecah 

hubungan antar anggota masyarakat. 

Sengketa ini terjadi dalam lingkup masyarakat adat, dampaknya sangat signifikan 

terhadap stabilitas sosial komunitas. Ketidakjelasan mengenai batas-batas tanah ulayat 

dan siapa yang berhak mengelola serta memanfaatkan tanah tersebut menyebabkan 

perpecahan dalam masyarakat adat. Banyak pihak merasa hak-haknya terabaikan, 

sementara pihak yang memiliki kekuatan lebih sering kali menanggalkan prinsip-prinsip 

keadilan sosial, yang seharusnya menjadi dasar pengelolaan tanah ulayat. Ketidakadilan 

ini menciptakan perasaan ketidakpuasan dan ketegangan yang semakin memperburuk 

hubungan di dalam komunitas adat. 

 Studi-studi terdahulu juga telah mengungkapkan bahwa konflik serupa seringkali 

berujung pada ketegangan yang berkepanjangan dan merugikan masyarakat adat. 

Penelitian oleh Anugrah (2020) mengidentifikasi bahwa konflik tanah ulayat di 

Lombok, menyebabkan perpecahan antar kelompok, perebutan wilayah, dan 

kemiskinan. Penelitian selanjutnya oleh Nutfa et al (2023) menunjukkan bahwa 

ketimpangan kepemilikan tanah ini berdampak pada peningkatan ketegangan sosial, 

yang pada gilirannya memperburuk stabilitas sosial dan ekonomi masyarakat. Konflik 

ulayat yang muncul akibat ketidakadilan dalam pengelolaan tanah ulayat tidak hanya 

berdampak pada kesejahteraan ekonomi masyarakat adat, tetapi juga memperburuk 

hubungan antar kelompok sosial yang ada.  

Penelitian yang dilakukan oleh Mahfud & Djohan (2024) yang membahas tentang 

konflik agraria yang muncul akibat tumpang tindihnya regulasi antara Undang-Undang 

Pokok Agraria (UUPA) yang mengatur hak penguasaan atas tanah negara dan Undang-

Undang Cipta Kerja yang memberikan kemudahan pemberian hak pengelolaan atas 

tanah. Tumpang tindih regulasi ini menciptakan ketidakpastian hukum dan ketimpangan 

kepemilikan tanah, yang berujung pada ketidakadilan sosial dan peningkatan konflik 

agraria, bertentangan dengan prinsip perlindungan terhadap pihak yang lebih lemah 

dalam hukum agraria Indonesia. 

Anas et al (2019) dalam penelitiannya mengkaji konflik antara masyarakat lokal 

dan pendatang di Desa Tamiai, Kabupaten Kerinci yang cukup besar. Konflik tersebut 

disebabkan oleh beberapa faktor, seperti pemilihan kepala daerah, sentimen antar desa, 

dan klaim atas tanah ulayat. Ketegangan ini muncul karena ketidakpuasan kedua pihak 

(lokal dan pendatang) terhadap keputusan yang diambil untuk menyelesaikan klaim atas 

tanah yang sudah lama dikuasai oleh pendatang. 

Berdasarkan uraian di atas, konflik tanah ulayat di Nagari Batahan menjadi 

masalah serius bagi masyarakat adat. Konflik ini tidak hanya berdampak pada kehidupan 

sosial dan ekonomi masyarakat, tetapi juga mengancam eksistensi budaya dan hak 

kolektif masyarakat adat atas tanah ulayat mereka. Meskipun berbagai penelitian 

terdahulu telah membahas berbagai faktor dan upaya penyelesaian konflik tanah ulayat, 

kajian mengenai pendekatan yang lebih berkelanjutan dan melibatkan peran aktif aktor-

aktor sosial dalam masyarakat adat masih terbatas. Hal ini menunjukkan pentingnya 

penelitian lebih lanjut untuk menggali solusi yang lebih holistik dan efektif dalam 

menyelesaikan konflik tersebut. 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1044 

Peran kepemimpinan tradisional Minangkabau, yang melibatkan ninik mamak, 

alim ulama, dan cadiak pandai, sangat penting dalam menangani konflik ini. Dalam 

sistem kearifan lokal, ketiga elemen ini bekerja secara kolektif dan memiliki peran 

masing-masing dalam menjaga keseimbangan sosial dan harmonisasi dalam masyarakat 

(Amal & Siregar, 2023). Ninik mamak berperan sebagai pemimpin adat yang memiliki 

kewenangan dalam mengambil keputusan-keputusan penting, terutama dalam hal 

pengelolaan tanah ulayat. Alim ulama berperan dalam memberikan panduan spiritual 

dan moral berdasarkan ajaran agama untuk memastikan bahwa penyelesaian konflik 

berjalan dengan adil dan sesuai dengan prinsip-prinsip yang dijunjung tinggi oleh 

masyarakat. Sementara itu, cadiak pandai, sebagai kelompok intelektual dan 

profesional, memberikan kontribusi dalam hal pengetahuan teknis dan strategis dalam 

menyelesaikan sengketa serta berperan sebagai mediator antara pihak-pihak yang 

bertikai. 

Penyelesaian sengketa ini memerlukan pendekatan yang komprehensif, yang dapat 

melibatkan mediasi antara pihak yang bertikai, edukasi kepada masyarakat tentang 

pentingnya pengelolaan tanah ulayat secara berkelanjutan, serta advokasi untuk 

kebijakan yang lebih berpihak pada kepentingan masyarakat adat. Dengan melibatkan 

kearifan lokal Tigo Tungku Sajarangan, diharapkan dapat tercipta solusi yang dapat 

menyelesaikan sengketa ini secara adil dan berkelanjutan. Pendekatan multidimensi 

yang berbasis pada nilai-nilai adat Minangkabau ini menjadi penting untuk diterapkan 

dalam konteks permasalahan yang berkembang saat ini. 
 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan studi kasus. Dalam 

pendekatan ini dipilih untuk menggali karakteristik dan pengalaman yang unik dari 

setiap kasus, serta berusaha menemukan pola atau tren yang bisa digeneralisasi (Small 

& Calarco, 2022). Melalui studi kasus, penelitian ini akan melakukan eksplorasi 

mendalam terhadap fenomena tertentu yang terjadi, sehingga memberikan pemahaman 

yang lebih rinci. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk menggambarkan, menjelaskan, 

dan mendeskripsikan secara detail dan faktual mengenai situasi yang sebenarnya terjadi, 

dengan tetap berpegang pada kondisi yang ada. 

Objek utama dari penelitian ini adalah peran kearifan lokal Tigo Tungku 

Sajarangan dalam menyelesaikan konflik tanah ulayat. Fokus penelitian ini adalah 

untuk memahami bagaimana kearifan lokal tersebut berperan dalam menangani masalah 

sosial dan konflik yang timbul di wilayah tersebut.  

Lokasi penelitian ini dipilih di Nagari Batahan, Kabupaten Pasaman Barat, 

Provinsi Sumatera Barat, karena daerah ini memiliki dinamika sosial yang terkait erat 

dengan konflik tanah ulayat. Konflik ini melibatkan pemahaman dan pengelolaan tanah 

ulayat yang telah lama menjadi bagian dari adat istiadat masyarakat setempat. 

Masyarakat Nagari Batahan, yang mayoritas berasal dari etnis Mandailing, telah 

menetap di wilayah ini selama lebih dari 170 tahun dan memiliki hubungan historis yang 

kuat dengan tanah ulayat mereka. Selain itu, lokasi ini juga berada di perbatasan antara 

Provinsi Sumatera Barat dan Provinsi Sumatera Utara, yang menambah kompleksitas 

dalam penyelesaian masalah terkait hak atas tanah ulayat. Pemilihan lokasi ini bertujuan 

untuk menggali lebih dalam bagaimana kearifan lokal, khususnya prinsip-prinsip yang 

terkandung dalam Tigo Tungku Sajarangan, diterapkan dalam penyelesaian konflik 

tanah ulayat di daerah ini. 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1045 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini terdiri atas observasi partisipasi, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi partisipasi ini dilakukan dengan 

cara peneliti mengikuti secara seksama apa yang dilakukan oleh para informan penelitian 

di lapangan. Wawancara dilakukan secara langsung dan mendalam dengan pihak-pihak 

yang terkait dalam masalah yang sedang diteliti seperti wawancara kepada beberapa 

tokoh adat yang peneliti anggap dapat memberikan informasi yang dibutuhkan terkait 

dengan objek penelitian.  Dokumentasi dilakukan dengan merekam atau mengambil 

beberapa foto atau video yang dilakukan peneliti untuk keabsahan data yang diperoleh 

dari lapangan. 

Informan dalam penelitian ini terdiri dari individu-individu yang mewakili 

berbagai pihak yang terlibat atau terdampak dalam permasalahan terkait tanah ulayat di 

Nagari Batahan. Pengumpulan data dan informasi dari berbagai sumber yang relevan 

menjadi krusial untuk memperoleh gambaran yang komprehensif dan objektif mengenai 

konflik yang ada. Informan yang terlibat dalam wawancara ini mencakup tokoh-tokoh 

kunci dalam masyarakat, seperti Tigo Tungku Sajarangan (ninik mamak, alim ulama, 

cadiak pandai), pihak pemerintah nagari, serta berbagai pihak terkait lainnya, termasuk 

masyarakat yang langsung terpengaruh oleh masalah hak atas tanah ulayat di wilayah 

tersebut. 

Dalam penelitian ini, validasi data dilakukan dengan menggunakan teknik 

triangulasi sumber. Teknik ini dipilih untuk memastikan keakuratan informasi dengan 

cara membandingkan dan memeriksa kembali data yang diperoleh dari berbagai sumber. 

Peneliti kemudian membandingkan data dari satu sumber dengan data yang didapat dari 

sumber lainnya untuk memastikan konsistensinya. Untuk analisis data, penelitian ini 

mengacu pada model yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman, yang melibatkan 

tiga langkah utama, yaitu: (1) Reduksi data, (2) Penyajian data, dan (3) Penarikan 

kesimpulan serta verifikasi.  

 
 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

Kearifan Lokal Minangkabau: Tigo Tungku Sajarangan 

Masyarakat Pasaman Barat dapat dikategorikan sebagai masyarakat yang madani, 

religius, dan berbudaya, yang telah tumbuh dan berkembang sejak dahulu hingga 

sekarang. Istilah madani di sini mengacu pada masyarakat yang berbudi pekerti luhur, 

berbudaya, dan berperadaban (Sahrul & Daulai, 2023). Dasar utama dari nilai-nilai ini 

bersumber dari Alqur’an dan Hadis sebagai pedoman ajaran Islam. Berdasarkan prinsip-

prinsip tersebut, para ninik mamak, alim ulama, dan intelektual berperan dalam 

menyelaraskan agama dan adat sehingga keduanya menjadi bagian yang saling 

mendukung dalam membangun nagari. Kerangka filosofis yang mendasari hal ini adalah 

ABS-SBK (Adat Basandi Syarak dan Syarak Basandi Kitabullah) (Fardius, 2017).  

Kerangka filosofis tersebut di atas menghasilkan dua model kepemimpinan di 

Kabupaten Pasaman Barat (1). Kepemimpinan formal meliputi  nagari dan jorong (2). 

Kepemimpinan informal Kesatuan Adat Nagari (KAN) yang di dalamnya ada Tigo 

Tungku Sajarangan. Model kepemimpinan formal adalah kepemimpinan resmi yang 

diatur oleh pemerintah daerah dengan cara mengeluarkan Surat Keputusan (SK) 

pengangkatan, batas masa  jabatan, pangkat dan jumlah gaji yang diterima setiap bulan. 

Para pemimpin tersebut di antaranya camat yang memimpin kecamatan, wali nagari 

memimpin kenagarian setara lurah dan kepala jorong yang mengepalai jorong setara 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1046 

dengan kepala desa di daerah lain.   

Model kepemimpinan informal adalah pemimpin yang tidak diangkat secara resmi 

oleh pemerintah tetapi oleh masyarakat lalu dikeluarkan Surat Keputusan (SK) 

pengangkatan oleh pemerintah, biasanya tidak memiliki batas masa jabatan dan tidak pula 

diberi gaji tetap setiap bulan. Contoh dari kepemimpinan infomal yaitu Tigo Tungku 

Sajarangan; ninik mamak, alim ulama dan cadiak pandai. Meskipun model 

kepemimpinan ini bersifat informal tetapi diatur secara resmi melalui Peraturan Daerah 

(Perda) Provinsi Sumatera Barat Nomor 9 Tahun 2000 tentang Ketentuan Pokok 

Pemerintahan Nagari. Peraturan ini berlaku di seluruh Kabupaten kecuali di Kepulauan 

Mentawai (Yulika, 2017). Kemudian peraturan daerah ini diperkuat lagi dan dikeluarkan 

Peraturan Daerah (Perda)  Provinsi Sumatera Barat Nomor 6/2014 tentang Penguatan 

Lembaga Adat dan Pelestarian Nilai Budaya Minangkabau, terutama mengenai ABS-

SBK (Adat Basandi Syarak dan Syarak Basandi Kitabullah). Berdasarkan kedua 

peraturan daerah ini berarti pemerintah daerah telah mengakomodir dan serius mengurusi 

kedudukan lembaga-lembaga adat informal di masyarakat.  

Kearifan Tigo Tungku Sajarangan memainkan peran penting dalam 

mengharmoniskan hubungan antara tokoh adat, pemerintah nagari, dan masyarakat adat. 

Ketiga elemen ini saling berkolaborasi untuk menciptakan solusi yang adil dan 

berkelanjutan dalam penyelesaian konflik, khususnya sengketa tanah ulayat. Ninik 

mamak sebagai tokoh adat memegang peranan yang sangat sentral. Sebagai penjaga 

tradisi dan budaya, ninik mamak tidak hanya bertugas sebagai mediator dalam 

penyelesaian konflik, tetapi juga berfungsi sebagai pelindung nilai-nilai kearifan lokal 

yang diwariskan secara turun-temurun. Mereka adalah figur yang dihormati, dengan 

wewenang untuk menafsirkan sejarah tanah, memahami batas-batas hak ulayat, dan 

merumuskan penyelesaian yang berakar pada kearifan adat. Dalam setiap sengketa tanah 

ulayat, tokoh adat berusaha menyeimbangkan berbagai kepentingan yang ada, 

berlandaskan pada prinsip keadilan dan keseimbangan sosial yang sangat dihargai oleh 

masyarakat adat. 

Di sisi lain, pemerintah nagari atau disebut sebagai cadiak pandai  sebagai bagian 

dari struktur formal pemerintahan berperan penting dalam memastikan bahwa setiap 

penyelesaian yang dihasilkan tetap berada dalam koridor hukum yang berlaku. Meskipun 

secara hierarkis terpisah dari sistem adat, peran pemerintah nagari dalam Tigo Tungku 

Sajarangan adalah sebagai penjamin agar solusi yang dicapai tidak hanya dapat diterima 

oleh masyarakat adat tetapi juga diakui oleh negara. Pemerintah nagari menjadi 

penghubung antara tradisi dan hukum formal, membantu menyelaraskan aturan-aturan 

adat dengan kebijakan yang diatur oleh negara. Dalam hal ini, mereka juga berfungsi 

untuk memastikan transparansi dan keterlibatan masyarakat dalam setiap langkah 

penyelesaian sengketa. 

Alim ulama memegang peranan yang sangat penting dalam kearifan lokal Tigo 

Tungku Sajarangan, khususnya dalam proses penyelesaian konflik tanah ulayat di 

masyarakat adat. Sebagai pemimpin spiritual, alim ulama bertanggung jawab untuk 

menjaga dan menafsirkan ajaran agama Islam yang menjadi landasan kehidupan 

masyarakat Minangkabau. Dalam konteks penyelesaian sengketa, peran mereka bukan 

hanya sebagai pengarah moral, tetapi juga sebagai mediator yang dapat menghubungkan 

nilai-nilai agama dengan hukum adat. Alim ulama memainkan fungsi sentral dalam 

memastikan bahwa keputusan yang diambil sesuai dengan norma agama. Dalam hal ini, 

mereka mengintegrasikan hukum syarak dengan adat yang berlaku, menyeimbangkan 

antara kedua sistem hukum ini untuk mencapai solusi yang tidak hanya adil secara sosial 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1047 

tetapi juga sesuai dengan prinsip-prinsip agama Islam. Mereka berperan dalam 

memberikan panduan mengenai bagaimana konflik harus diselesaikan, dengan 

mempertimbangkan aspek keadilan, keseimbangan sosial, dan keberlanjutan budaya. 

Ketiga elemen ini, meskipun berasal dari ranah yang berbeda, dalam satu kesatuan 

yang saling menguatkan. Kearifan Tigo Tungku Sajarangan mengajarkan bahwa 

penyelesaian konflik tidak hanya bergantung pada satu pihak atau pendekatan saja, 

melainkan memerlukan kerjasama yang erat antara adat, agama, dan hukum negara. 

Dalam praktiknya, hal ini berarti bahwa penyelesaian konflik tanah ulayat bukanlah 

proses yang hanya dilakukan oleh satu pihak, melainkan sebuah usaha kolektif di mana 

setiap elemen berkontribusi untuk mencapai suatu solusi yang berkeadilan dan 

berkelanjutan. Harmonisasi antara ketiga elemen ini memperkaya dimensi penyelesaian 

konflik, yang tidak hanya mengedepankan aspek legal atau administratif, tetapi juga 

memperhatikan kearifan lokal yang menjadi jantung kehidupan sosial dan budaya 

masyarakat adat. 

 

Proses Penyelesaian Konflik Berdasarkan Kearifan Tigo Tungku Sajarangan 

Penyelesaian konflik tanah ulayat dalam masyarakat Minangkabau, yang 

mengedepankan kearifan Tigo Tungku Sajarangan, tidak hanya mengandalkan satu 

dimensi, tetapi melibatkan pendekatan holistik yang mengintegrasikan peran ninik 

mamak, alim ulama, dan cadiak pandai dalam suatu proses yang saling mendukung dan 

menguatkan. Masing-masing elemen dalam Tigo Tungku Sajarangan memiliki peran 

yang jelas namun terkoordinasi untuk menciptakan sebuah penyelesaian yang tidak hanya 

berdasarkan pada prinsip adat, tetapi juga pada nilai-nilai moral dan pertimbangan hukum 

yang berlaku. Proses penyelesaian konflik ini mengutamakan musyawarah, konsensus, 

dan keadilan sosial yang bersifat inklusif, di mana setiap pihak yang terlibat dalam 

sengketa tanah ulayat diberikan ruang untuk didengar, dipahami, dan diperhitungkan 

kepentingannya. 

Berdasarkan wawancara dengan berbagai tokoh adat, alim ulama, dan kaum 

intelektual yang terlibat langsung dalam penyelesaian konflik, terlihat bahwa langkah 

pertama dalam penyelesaian konflik adalah identifikasi akar permasalahan. Ninik mamak 

sebagai penjaga adat memiliki peran utama dalam mendengarkan dan menggali dengan 

hati-hati setiap klaim atau keberatan yang diajukan oleh pihak yang bersengketa. Mereka 

berusaha untuk menyusun sebuah narasi bersama yang dapat dijadikan dasar untuk 

musyawarah selanjutnya. Pada tahap ini, penting bagi semua pihak untuk diberi 

kesempatan berbicara, tanpa ada yang merasa terabaikan atau dipinggirkan. Proses ini 

menggambarkan nilai dasar dari musyawarah dalam adat Minangkabau, yang bertujuan 

untuk menciptakan pemahaman bersama mengenai isu yang dihadapi. 

Setelah masalah diidentifikasi, tahapan selanjutnya adalah musyawarah untuk 

mufakat. Di sinilah peran alim ulama sangat penting. Mereka tidak hanya berfungsi 

sebagai penengah, tetapi juga sebagai pembimbing moral dan spiritual bagi semua pihak. 

Dalam wawancara dengan seorang alim ulama, dijelaskan bahwa setiap musyawarah 

harus mengedepankan prinsip keadilan dan kedamaian yang diajarkan dalam agama. 

Solusi yang dicapai harus mencerminkan nilai-nilai agama, yang menekankan 

perdamaian, persaudaraan, dan keadilan universal. Hal ini menunjukkan bahwa perspektif 

agama dalam proses penyelesaian konflik sangat berpengaruh dalam menjaga 

keharmonisan sosial, baik dalam jangka pendek maupun panjang. Alim ulama juga 

mengingatkan bahwa dalam setiap keputusan, mereka harus menghindari keputusan yang 

bersifat menekan satu pihak, sehingga keputusan yang diambil nantinya bisa diterima 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1048 

dengan hati yang lapang oleh semua pihak. 

Namun, meskipun musyawarah sudah dilakukan dengan baik, seringkali dalam 

konflik tanah ulayat terdapat elemen-elemen hukum negara yang tidak bisa diabaikan. Di 

sinilah peran cerdik pandai menjadi sangat penting. Mereka membawa perspektif rasional 

dan ilmiah dalam proses penyelesaian konflik ini. Cadiak pandai berfungsi untuk 

memastikan bahwa solusi yang dicapai tidak hanya sah secara adat, tetapi juga sesuai 

dengan hukum negara yang mengatur pemilikan dan pengelolaan tanah. Dalam beberapa 

kasus, mereka bahkan menyarankan agar pihak yang bersengketa merujuk pada aturan 

hukum yang lebih tinggi jika masalah yang dihadapi sudah menyentuh ranah hukum 

negara. Wawancara dengan seorang cerdik pandai mengungkapkan bahwa dalam banyak 

kasus, penyelesaian konflik yang hanya mengandalkan hukum adat tanpa 

memperhitungkan hukum negara bisa berisiko menimbulkan ketidakadilan yang lebih 

besar, karena hukum negara memberikan landasan yang lebih jelas dan tegas mengenai 

batas-batas hak atas tanah. 

Penyelesaian konflik tanah ulayat dengan pendekatan Tigo Tungku Sajarangan 

tidak hanya menyelesaikan konflik secara formal, tetapi juga berupaya membangun 

kepercayaan sosial dan mempererat hubungan antarwarga masyarakat. Proses ini 

mengedepankan nilai gotong royong dan kebersamaan, di mana seluruh elemen 

masyarakat ikut terlibat dalam memberikan solusi. Dalam beberapa kasus yang 

ditemukan melalui wawancara, masyarakat turut membantu menyelesaikan masalah yang 

ada dengan memberikan dukungan moral kepada pihak yang terlibat, dan memastikan 

bahwa hasil keputusan yang diambil dalam musyawarah dapat diterima secara luas. Hal 

ini menunjukkan bahwa dalam budaya Minangkabau, penyelesaian konflik bukan hanya 

tanggung jawab individu atau kelompok tertentu, tetapi juga merupakan tanggung jawab 

kolektif yang melibatkan seluruh masyarakat. 

Secara keseluruhan, proses penyelesaian konflik tanah ulayat melalui kearifan 

Tigo Tungku Sajarangan adalah suatu sistem yang sangat fleksibel, tetapi tetap berakar 

pada nilai-nilai tradisional yang kuat. Proses ini menggabungkan aspek moral, sosial, 

adat, dan hukum, yang mengarah pada penyelesaian yang tidak hanya adil bagi pihak 

yang terlibat, tetapi juga memperkuat jalinan sosial di masyarakat. Dengan demikian, 

kearifan Tigo Tungku Sajarangan tidak hanya berfungsi sebagai penyelesaian jangka 

pendek, tetapi juga sebagai alat untuk memperkuat kedamaian sosial dan mencegah 

konflik serupa di masa depan. Kearifan ini menunjukkan bahwa dalam masyarakat 

Minangkabau, adat tidak hanya menjadi pedoman dalam menjalankan kehidupan sosial, 

tetapi juga memiliki peran yang sangat signifikan dalam penyelesaian masalah sosial yang 

dihadapi oleh masyarakat. 

Melalui pendekatan ini, terbukti bahwa meskipun konflik tanah ulayat bisa 

menjadi isu yang sangat kompleks dan mempengaruhi banyak pihak, namun dengan 

menggunakan kearifan lokal yang mendalam, masyarakat Minangkabau mampu 

menemukan jalan keluar yang berlandaskan pada keadilan sosial dan keharmonisan. 

Penyelesaian konflik dengan pendekatan Tigo Tungku Sajarangan menawarkan alternatif 

penyelesaian konflik yang berbasis komunitas, yang mengutamakan keterlibatan kolektif, 

serta menghormati nilai-nilai adat yang sudah lama menjadi bagian dari budaya 

masyarakat tersebut. 

 

Analisis Keterlibatan Masyarakat dalam Penyelesaian Konflik Tanah Ulayat 

Berdasarkan Kearifan Lokal 

 Penyelesaian konflik tanah ulayat di Nagari Batahan memberikan gambaran yang 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1049 

kuat mengenai penerapan kearifan lokal dalam masyarakat Minangkabau, yang tercermin 

dalam prinsip adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah. Prinsip ini tidak hanya 

menjadi landasan dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat adat Minangkabau, 

tetapi juga sangat relevan dalam konteks penyelesaian sengketa tanah ulayat. Secara 

mendasar, prinsip ini mengajarkan bahwa adat atau hukum adat harus berlandaskan pada 

ajaran agama, dalam hal ini syariat Islam, dan syariat Islam itu sendiri harus berlandaskan 

pada kitabullah, yaitu Al-Qur'an. Dengan demikian, setiap keputusan yang diambil dalam 

penyelesaian sengketa tanah ulayat di Nagari Batahan tidak hanya mempertimbangkan 

prinsip-prinsip adat, tetapi juga ajaran agama Islam yang mengajarkan tentang keadilan, 

keseimbangan, dan saling menghormati hak-hak individu dan komunitas. 

Proses musyawarah adat yang menjadi bagian dari penyelesaian sengketa tanah 

ulayat di Nagari Batahan mencerminkan penerapan prinsip tersebut. Dalam praktiknya, 

masyarakat adat yang terlibat dalam sengketa tanah ulayat akan mengadakan musyawarah 

yang melibatkan berbagai pihak, baik itu pihak yang bersengketa, tokoh adat, maupun 

tokoh agama. Dalam musyawarah ini, pertimbangan adat dan syariat Islam menjadi dasar 

utama untuk mencari solusi yang terbaik bagi semua pihak. Musyawarah adat di Nagari 

Batahan bukan hanya sekadar forum untuk mencapai kesepakatan tentang batas tanah, 

tetapi juga untuk menjaga agar keputusan yang diambil tidak bertentangan dengan nilai-

nilai agama. Setiap keputusan yang dihasilkan dari musyawarah adat tersebut senantiasa 

berlandaskan pada prinsip syarak basandi kitabullah, yang menekankan pentingnya 

keadilan dan kesejahteraan bersama dalam setiap penyelesaian sengketa. 

Keberhasilan musyawarah adat dalam menyelesaikan konflik tanah ulayat juga 

sangat bergantung pada peran tokoh adat dan tokoh agama. Tokoh adat berfungsi sebagai 

mediator dalam musyawarah, sementara tokoh agama berperan memberikan arahan agar 

keputusan yang diambil sejalan dengan ajaran agama Islam. Dalam banyak kasus yang 

ditemukan dalam penelitian ini, tokoh agama mengingatkan para pihak yang bersengketa 

untuk tidak hanya mempertimbangkan kepentingan pribadi atau kelompok, tetapi juga 

untuk memperhatikan prinsip keadilan universal yang diajarkan dalam Al-Qur'an. 

Misalnya, dalam penyelesaian sengketa tanah ulayat, tokoh agama sering mengingatkan 

bahwa tanah tersebut bukanlah milik pribadi yang dapat dipergunakan sewenang-wenang, 

tetapi merupakan amanah yang harus dikelola demi kepentingan bersama sesuai dengan 

ajaran Islam yang menekankan pada prinsip keadilan sosial dan solidaritas. 

Setelah proses musyawarah adat yang melibatkan pertimbangan adat dan agama, 

salah satu aspek penting dalam penyelesaian konflik tanah ulayat adalah pemulihan 

hubungan sosial antar pihak yang bersengketa. Dalam adat Minangkabau, menjaga 

hubungan baik antar sesama anggota masyarakat adalah hal yang sangat ditekankan, dan 

ini tercermin dalam upaya memulihkan hubungan yang sempat terputus akibat sengketa 

tanah. Prinsip adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah mengajarkan bahwa 

keberlanjutan hubungan sosial tidak hanya penting untuk menjaga keharmonisan dalam 

masyarakat, tetapi juga untuk memelihara nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari. 

Oleh karena itu, dalam penyelesaian sengketa tanah ulayat di Nagari Batahan, proses 

pemulihan hubungan sosial sering kali melibatkan ritual adat yang bertujuan untuk 

meranggang kembali hubungan antar pihak yang bersengketa. Ritual-ritual adat ini tidak 

hanya bersifat simbolis, tetapi juga mengandung makna mendalam tentang pentingnya 

rekonsiliasi dan penguatan ikatan sosial yang berbasis pada prinsip-prinsip agama dan 

adat. 

Selain itu, pendidikan dan penyuluhan tentang hak ulayat dan pengelolaan tanah 

adat juga menjadi bagian penting dari kearifan lokal dalam masyarakat Nagari Batahan. 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1050 

Tokoh adat dan tokoh agama sering kali menjadi pendorong dalam penyuluhan kepada 

masyarakat tentang pentingnya menjaga tanah ulayat sebagai bagian dari warisan leluhur 

dan tanggung jawab bersama. Di sinilah kearifan lokal yang berbasis pada adat basandi 

syarak berperan penting, karena dalam ajaran Islam, tanah dan alam ini adalah amanah 

yang diberikan oleh Allah swt untuk dikelola secara bijaksana dan tidak disalahgunakan. 

Pendidikan ini juga mengajarkan generasi muda untuk menghormati hak-hak ulayat 

sebagai bagian dari kewajiban mereka terhadap komunitas dan agama. Dengan demikian, 

melalui proses pendidikan dan penyuluhan yang melibatkan tokoh adat dan agama, 

masyarakat Nagari Batahan diajarkan untuk mengelola tanah ulayat dengan penuh 

tanggung jawab, tidak hanya berdasarkan hukum adat, tetapi juga dengan memperhatikan 

nilai-nilai agama yang terkandung dalam Al-Qur'an. 

Meskipun demikian, penerapan kearifan lokal dalam penyelesaian konflik tanah 

ulayat di Nagari Batahan tidak tanpa tantangan. Salah satu tantangan terbesar yang 

dihadapi adalah kurangnya pemahaman yang mendalam mengenai hukum adat dan 

syariat Islam di kalangan sebagian masyarakat. Meskipun prinsip adat basandi syarak 

sudah menjadi bagian integral dari kehidupan sosial mereka, beberapa individu mungkin 

masih mengalami kesulitan dalam memahami bagaimana hukum adat dan syariat Islam 

dapat berjalan seiring dan saling mendukung dalam konteks penyelesaian sengketa tanah 

ulayat. Selain itu, pengaruh eksternal yang datang dari luar komunitas adat, seperti 

perkembangan ekonomi yang semakin mengarah pada pemanfaatan komersial tanah 

ulayat, juga sering kali menambah kompleksitas dalam menjaga kelestarian kearifan 

lokal. Tekanan dari pihak luar ini sering kali mempengaruhi integritas keputusan yang 

diambil dalam musyawarah adat, karena beberapa pihak mungkin lebih memprioritaskan 

keuntungan ekonomi daripada keadilan sosial yang menjadi inti dari prinsip adat basandi 

syarak.  

Secara keseluruhan, penyelesaian konflik tanah ulayat di Nagari Batahan 

mencerminkan penerapan kearifan lokal yang berakar pada adat basandi syarak, syarak 

basandi kitabullah, yang memberikan landasan kuat untuk menjaga keadilan, 

memperkuat hubungan sosial, dan melestarikan tanah ulayat sebagai warisan leluhur. 

Proses ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai adat yang berbasis pada agama dapat 

menjadi solusi yang efektif dalam menyelesaikan sengketa, meskipun tantangan dan 

hambatan dari pengaruh eksternal tetap harus dihadapi dan dikelola dengan bijaksana. 

 

Analisis Penyelesaian Konflik Berdasarkan Teori Lewis Coser 

 Dalam menganalisis penyelesaian konflik tanah ulayat di Nagari Batahan, teori 

Lewis Coser tentang fungsi konflik dalam masyarakat sangat relevan. Coser, seorang 

sosiolog asal Amerika, dikenal melalui karyanya The Functions of Social Conflict (1956), 

di mana ia menekankan bahwa konflik dalam masyarakat tidak selalu berfungsi 

destruktif, melainkan dapat membawa perubahan sosial yang konstruktif (Coser, 1957). 

Coser merupakan tokoh penting dalam aliran fungsionalisme konflik, yang memandang 

konflik sebagai elemen yang tak terhindarkan dan bahkan penting dalam menjaga 

keseimbangan sosial dan struktur sosial yang ada. Dalam pandangan Coser, konflik 

adalah alat yang memungkinkan masyarakat untuk merefleksikan kembali nilai-nilai, 

norma-norma, dan hubungan antar kelompok dalam suatu sistem sosial (Dahrendorf, 

1958).  

Coser membedakan dua tipe konflik, yaitu konflik terbuka dan konflik 

tersembunyi, yang keduanya memiliki dampak yang berbeda terhadap struktur sosial 

(Arrozy et al, 2024). Konflik terbuka, yang terjadi di ruang publik dan melibatkan 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1051 

pertentangan antara kelompok atau individu, berpotensi menghasilkan perubahan dalam 

hubungan sosial dan norma yang ada. Sementara konflik tersembunyi, yang lebih sering 

terjadi di dalam keluarga atau komunitas yang lebih kecil, dapat memperburuk 

ketegangan dan ketidakpuasan tanpa memberikan solusi yang jelas (Ramadhani & Safitri, 

2019.). Dalam konteks penyelesaian sengketa tanah ulayat di Nagari Batahan, konflik 

yang terjadi lebih cenderung pada konflik terbuka, di mana pihak-pihak yang bersengketa 

berinteraksi secara langsung dalam musyawarah adat. 

Teori Coser menyatakan bahwa konflik, meskipun berpotensi merusak hubungan 

sosial, juga berfungsi untuk memperbarui dan menegaskan kembali struktur sosial 

(Siregar & Munawir, 2020). Dalam hal ini, penyelesaian konflik tanah ulayat di Nagari 

Batahan mencerminkan fungsi konstruktif dari konflik tersebut. Musyawarah adat yang 

diadakan untuk menyelesaikan sengketa tanah ulayat bukan hanya sebuah forum untuk 

mencapai kesepakatan, tetapi juga sebagai sarana untuk memperbarui peraturan adat dan 

memperkuat norma sosial yang berlaku dalam masyarakat. Konfilk yang timbul 

membuka ruang bagi masyarakat untuk melakukan refleksi terhadap sistem pengelolaan 

tanah ulayat yang ada, serta memastikan bahwa sistem tersebut tetap relevan dengan 

perubahan sosial yang terjadi, seperti perubahan kebutuhan ekonomi dan sosial yang 

mempengaruhi penggunaan tanah ulayat. 

Menurut Coser, dalam konflik sosial, penggunaan kekuatan atau kekerasan 

cenderung mengarah pada pemisahan dan fragmentasi, sedangkan musyawarah dan 

negosiasi dapat memperkuat solidaritas sosial dan mengurangi ketegangan antar 

kelompok (Fringka, 2016). Hal ini terlihat jelas dalam praktik penyelesaian konflik tanah 

ulayat di Nagari Batahan yang mengedepankan musyawarah sebagai mekanisme untuk 

mencapai solusi yang adil dan mengakomodasi berbagai kepentingan. Coser berpendapat 

bahwa konflik yang diselesaikan melalui musyawarah dan negosiasi akan menciptakan 

kondisi di mana hubungan sosial dapat dipertahankan dan bahkan diperkuat, karena 

keputusan yang diambil mencerminkan konsensus yang luas. 

Peran tokoh adat dan tokoh agama dalam proses musyawarah adat di Nagari 

Batahan juga sejalan dengan teori Coser tentang fungsi kontrol sosial dalam konflik. 

Tokoh adat berfungsi sebagai mediator dan pengarah dalam musyawarah, sementara 

tokoh agama memberikan landasan moral dan agama dalam pengambilan keputusan. 

Kontrol sosial yang dijalankan oleh kedua tokoh ini memastikan bahwa penyelesaian 

sengketa tidak hanya mengedepankan kepentingan individu atau kelompok, tetapi juga 

memperhatikan nilai-nilai sosial yang lebih luas, seperti keadilan, kedamaian, dan 

kesejahteraan bersama. Dengan kata lain, mereka membantu menjaga agar konflik tidak 

berubah menjadi konflik yang merusak hubungan sosial, tetapi justru berfungsi untuk 

mempererat ikatan sosial dalam masyarakat. 

Kesimpulannya, penerapan teori Coser dalam penyelesaian konflik tanah ulayat 

di Nagari Batahan menunjukkan bahwa konflik sosial dapat berfungsi konstruktif dalam 

memperbarui norma dan struktur sosial. Musyawarah adat yang melibatkan tokoh adat 

dan agama sebagai mediator memungkinkan terjadinya penyelesaian yang tidak hanya 

adil secara hukum adat, tetapi juga selaras dengan nilai-nilai agama. Dengan demikian, 

konflik bukan hanya sekadar masalah yang harus dihindari, tetapi dapat menjadi 

kesempatan untuk memperkuat hubungan sosial, memperbaharui nilai-nilai yang ada, dan 

menciptakan solusi yang lebih adil bagi seluruh pihak yang terlibat. 

 

 

 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1052 

KESIMPULAN 

 

Penyelesaian konflik tanah ulayat di Nagari Batahan mencerminkan penerapan 

kearifan lokal yang berlandaskan pada prinsip adat basandi syarak, syarak basandi 

kitabullah. Proses ini melibatkan tiga elemen utama dalam sistem adat Minangkabau, 

yakni ninik mamak (tokoh adat), alim ulama (tokoh agama), dan cadiak pandai 

(intelektual atau pemerintah nagari), yang berkolaborasi dalam mencari solusi yang adil 

dan berkelanjutan. Musyawarah adat sebagai mekanisme penyelesaian konflik 

menekankan prinsip keadilan, kedamaian, dan kesejahteraan bersama, dengan tetap 

memperhatikan nilai-nilai agama yang terkandung dalam Al-Qur'an. 

Melalui peran masing-masing elemen, penyelesaian konflik tanah ulayat ini 

memperkuat hubungan sosial dalam masyarakat Minangkabau dan menjaga 

keseimbangan antara hukum adat, syariat Islam, dan hukum negara. Namun, tantangan 

utama terletak pada kurangnya pemahaman terhadap hukum adat dan syariat Islam di 

sebagian masyarakat, serta pengaruh eksternal yang dapat memengaruhi keputusan yang 

diambil. Meskipun demikian, pendidikan dan penyuluhan mengenai hak ulayat dapat 

meningkatkan kesadaran dan pengelolaan tanah ulayat yang lebih bijaksana. 

Dalam kerangka teori fungsi konflik Lewis Coser, penyelesaian sengketa ini 

menunjukkan bahwa konflik, jika dikelola dengan bijak, dapat memperbarui dan 

memperkuat struktur sosial, mempererat solidaritas, dan memperbaharui norma-norma 

sosial yang berlaku. Dengan demikian, proses penyelesaian konflik ini tidak hanya 

memberikan solusi jangka pendek, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk mencegah 

konflik serupa di masa depan serta melestarikan nilai-nilai adat yang menjadi dasar 

kehidupan masyarakat Minangkabau. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Amal, K. B., & Siregar, R. S. (2023). Martandang; Kearifan Lokal dalam Mengatur 

Pergaulan Remaja Suku Mandailing. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 

25(1). https://doi.org/10.25077/xxxxx  

Anas, S., Dewi, S. F., & Indrawadi, J. (2019). Faktor-Faktor Penyebab Konflik Tanah 

Ulayat Antara Peladang Pendatang Vs Masyarakat Adat Di Desa Tamiai Kabupaten 

Kerinci. Sosiologi Reflektif, 14(1), 131-150. https://doi.org/10.14421/jsr.v14i1.1702 

Anggraini, R. (2019). Integrasi Sosial Masyarakat Multietnik di Nagari Sitiung 

Kabupaten Dhamasraya. Jurnal  Sosiologi Andalas, 5(2), 115-132. 

https://doi.org/10.25077/jsa.5.2.115-132.2019 

Anugrah, G. (2020). The Power of Exclusion in Agrarian Conflict of Bangko-Bangko 

National Natural Park, West Lombok. Masyrakat: Jurnal Sosiologi, 25(2), 213-231. 

https://doi.org/10.7454/MJS.v25i2 

Arrozy, A., Syafriyana, Y. H., & Aziz, F. F. (2024). Okupasi Perkebunan Dan Masyarakat 

Hukum Adat: Studi Keberlanjutan Sumber Penghidupan (Livelihood) Komunitas 

Adat Sendi, Mojokerto Jawa Timur. Jurnal Pemikiran dan Penelitian SosiologI, 

9(1), 77-91. https://doi.org/10.24198/jsg.v9i1.56439 

Azra, A. (2011). Pedoman pengamalan adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah, 

syarak mangato adat mamakai, alam takambang jadi guru. Gebu Minang. . 

Bachtiar, M. (2017). Peranan Lembaga Adat Melayu Riau Dalam Penyelesaian Konflik 

Tanah Ulayat di Provinsi Riau. Jurnal Hukum Respublica, 16(2), 298-312.  

Coser, L. A. (1957). Social Conflict and The Theory of Social Change. The British Journal 



Seminar Nasional Pariwisata dan Kewirausahaan (SNPK) 

E-ISSN NO: 2829-2006 

Vol. 4, April 2025 

 

 
1053 

of Sociology, 8(3), 197–207. 

Dahrendorf, R. (1958). Toward a Reorientation of Sociological Analysis. The American 

Journal of Sociology, 27–115. 

Eriyanti, F. (2018). Faktor Sosio Budaya Yang Mempengaruhi Konflik Tanah Dalam 

Masyarakat Minangkabau (Studi Sengketa Konflik Antara Suku Tanjung 

Manggopoh dengan Nagari Tiku V Jorong Kabupaten Agam). Jurnal Sosiologi 

Pendidikan Humanis, 2(2), 110-118. 

http://dx.doi.org/10.17977/um021v3i22018p110 

Fardius, Y. E. (2017). Nilai-Nilai Filosofis Abs-Sbk di Minangkabau. Journal Majalah 

Ilmu Pengetahuan dan Pemikiran Keagamaan Tajdid, 20(2), 62-72. 

Fringka, Y. (2016). Resistensi Berbasis Adat: Perlawanan Masyarakat Nagari III Koto, 

Tanah Datar, Sumatera Barat, Terhadap Rencana Tambang Bukit Batubasi. 

MASYARAKAT: Jurnal Sosiologi, 21(2), 205-231. 

http://dx.doi.org/10.7454/mjs.v21i2.4670 

Mahfud, M. A., & Djohan, N. H. (2024). The Expansion Of Investor Access To 

Cultivation Rights: A Socio-Legal Analysis On Agrarian Injustice In Indonesia. Al-

Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial Kemasyarakatan, 24(2), 55–67. 

https://doi.org/10.30631/alrisalah.v24i2.1500 

Nasution, M. R. R. (2024). Relasi Sosial Tigo Tungku Sajarangan Dalam Mengatasi 

Dampak Sosial Penambangan Emas Ilegal Di Nagari Ranah Batahan Kabupaten 

Pasaman Barat. Universitas Padjadjaran. 

Nutfa, M., Roslinawati, Mascunra, A., Saleh, M., & Suriansah, S. (2023). Social Change 

and Threat to Agrarian Rights of the Tau Taa Wana Indigenous People in Central 

Sulawesi. JSW (Jurnal Sosiologi Walisongo), 7(2), 115–126. 

https://doi.org/10.21580/jsw.2023.7.2.13118 

Putri, D. (2020). Pemberian Sanksi Terhadap Masyarakat yang Melanggar Adat dalam 

Perkawinan Studi Nagari Persiapan Sundata Selatan, Kecamatan Lubuk Sikaping 

Kabupaten Pasaman. Jurnal Sosiologi Andalas, 6(1), 56-69. 

https://doi.org/10.25077/jsa.6.1.56-69.2020 

Ramadhani, W., & Safitri, I. (2019). Implikasi Pemberdayaan Lembaga Adat Sebagai 

Alternatif Dalam Penyelesaian Sengketa Pertanahan Di Aceh. Jurnal Hukum 

Samudra Keadilan, 14(2), 213-234. http://dx.doi.org/10.33059/jhsk.v14i2.1545 

Sahrul, & D. A. F. (2023). Kearifan lokal zikir batu qulhu etnis mandailing.  Perdana 

Publishing. 

Siregar, T., & Munawir, Z. (2020). Mediasi Dalam Tiga Sistem Hukum Dan Perannya di 

Dalam Terwujudnya Keberhasilan Tujuan Hukum di Indonesia. Journal of 

Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS), 3(1), 7–16. 

https://doi.org/10.34007/jehss.v3i1.161 

Sitepu, E. A. B. (2020). Eksistensi Kesenian Ronggeng di Nagari Simpang Kecamatan 

Simpang Alahan Mati Kabupaten Pasaman. Jurnal Sosiologi Andalas, 6(1), 25-41. 

https://doi.org/10.25077/jsa.6.1.25-41.2020 

Small, M. L., & Calarco, J. M. (2022). Qualitative literacy. University Press. 

Syafei, E. S., Habuddin, I., Asrizal, & Saputra, M. (2023). Mediation In Social Conflict 

Resolution At Tanjungpinang Malay Customary Institution, Riau Islands. Al-

Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial Kemasyarakatan, 23(2), 198–214. 

https://doi.org/10.30631/alrisalah.v23i2.1361 

Yulika, F. (2017). Epistemologi minangkabau makna pengetahuan dalam filsafat 

adat Minangkabau. Institut Seni Indonesia Padang Panjang. 


	M. Rasyid Rido Nasution1*, Hadiyanto A. Rachim2, Fadhil Nurdin3 , Hery Wibowo4
	PENDAHULUAN
	METODE PENELITIAN
	HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
	KESIMPULAN
	Penyelesaian konflik tanah ulayat di Nagari Batahan mencerminkan penerapan kearifan lokal yang berlandaskan pada prinsip adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah. Proses ini melibatkan tiga elemen utama dalam sistem adat Minangkabau, yakni ninik...
	Melalui peran masing-masing elemen, penyelesaian konflik tanah ulayat ini memperkuat hubungan sosial dalam masyarakat Minangkabau dan menjaga keseimbangan antara hukum adat, syariat Islam, dan hukum negara. Namun, tantangan utama terletak pada kurangn...
	Dalam kerangka teori fungsi konflik Lewis Coser, penyelesaian sengketa ini menunjukkan bahwa konflik, jika dikelola dengan bijak, dapat memperbarui dan memperkuat struktur sosial, mempererat solidaritas, dan memperbaharui norma-norma sosial yang berla...
	DAFTAR PUSTAKA

